印度佛教史(11) 101/5/21 釋清德

# 部派的分化

《印度佛教思想史》第二章 第二節

### 一、部派的分化

從「原始佛教」演進到「部派佛教」,首先是**大眾部與上座部的分化**。因「七百結集」的論諍,雖由雙方代表會議和平解決,但只是暫時的。毘舍離中心的,東方比丘佛教在發展中,與西方比丘們的意見,距離越來越大,終於與西方分立,成為二部。從「大眾」與「上座」的名稱而論,最初分化主要是**戒律問題**。

釋尊所制的僧伽制度,原則上是「尊上座而重大眾」的。有學、有德、有修證的長老上座,受到相當的尊敬;但在僧伽事務的處理,舉行會議——羯磨時,人人地位平等,依大眾的意見而決定。 西方系的佛教,漸形成上座權威,思想保守一些,對律制是「輕重等持」的。東方系多青年比丘, 人數多而思想自由些,對律制是重根本的。

如<u>引起七百結集論諍,主要是比丘**手捉金銀**;在上座部系所傳,就有「十事非法</u>」。如『五分律』說:「一、鹽薑合共宿淨;二、兩指抄食食淨;三、復座食淨;四、越聚落食淨;五、酥、油、蜜、石蜜和酪淨;六、飲闍樓伽酒淨;七、作坐具隨意大小淨;八、習先所習淨;九、求聽淨;十、受畜金銀錢淨」。

淨,是適宜的,與戒相應而可以這樣做的。西方系「輕重等持」,對飲食等細節,非常重視, 要與重戒同樣的受持。東方系律重根本,「不拘細行」。**重大眾而尊上座的一貫性,終於分裂而** 成為二部。

# 二、阿育王與佛教

<u>部派的分化</u>,雖初重在<u>戒律問題,思想方面也是有出入的</u>。後來又一再分化,傳說分為十八部, 其實不止。這**與阿育王的信佛護法,有一定的關係**。

摩竭陀的<u>尸修那伽王朝</u>崩潰後,由難陀王創開<u>難陀王朝</u>,國勢相當強盛。西元前三二七年,馬 其頓王亞歷山大,攻佔波斯,阿富汗斯坦,俾路支斯坦後,進侵西北印度,直逼中印度。由於亞歷 山大回國,在西元前三二三年去世,中印度免受浩劫。 亞歷山大的來侵,傳入了希臘的文化藝術, 也引起了印度人民的抗外運動。**旃陀羅笈多**,為摩竭陀王所流放,到北印度的旁遮普。亞歷山大回國後,就聯絡少數武力,起來驅逐希臘駐留西北印度的軍隊。後來推翻難陀王朝,創立**孔雀王朝**。 王朝極盛時,除南印度以波那河為界外,占有印度全部;阿富汗與俾路支斯坦,也在其內,成為<u>古</u>印度的大統一時代。

再傳到**阿育王**,約登位於西元前二七一年。為了鞏固政權,對政敵不免殘暴。即位第九年,由 於軍民死亡慘酷的事實,改取和平友好的睦鄰政策。對內也以「法」(道德的善行)來教導民眾。 對於一般宗教,都能予以尊重,而對佛法是深切信仰的。如:

- 一、阿育王<u>以佛的舍利,分送各地去建塔</u>,使人民有瞻禮佛舍利的機會;造塔的風氣,從此興盛起來。
- 二、北方傳說:在優波鞠多指導下,阿育王<u>巡禮釋尊及過去佛的聖跡。王在瞻禮處,都建有四、五丈高的大石柱</u>,雕築精美,並刻著阿育王於XX年來此巡禮的銘記。佛誕生處的嵐毘尼園,轉法輪處的鹿野苑,現在還存有殘柱。
- 三、南方傳說:阿育王<u>派遣知名大德,分往邊地,弘宣佛法</u>。印度以外,有臾那世界,是印度 西北希臘人的控制地區;金地,是緬甸;楞伽島,是錫蘭。從此,佛教進為國際佛教。

四、阿育王曾住僧中,受八關齋戒。他的<u>兒子摩哂陀,女兒僧伽蜜多,都出了家,後來到錫蘭</u> 去弘法。

阿育王信佛,引起佛教的大發展。分化地區的民族文化,語言、風俗,都不能相同;佛法的適應教化,也就多少差異,成為部派更多分化的因素。

阿育王時代,「佛法」已從根本二部,再分化成三大系。這從『善見律毘婆沙』卷二說:「目犍連子帝須為和尚,摩訶提婆為阿闍黎,授十戒。大德末闡提為阿闍黎,與(授)具足戒。是時摩哂陀年滿二十,即受具足戒」。 阿育王時,<u>目犍連子帝須,即分別說部;末闡提是說一切有部;大天是大眾部。從摩哂陀受戒的三師,知部派的存在;阿育王一體尊敬,表示三部的平等和合,分化各方。</u>

摩哂陀分化到楞伽島,成為赤銅鍱部,今稱**南傳佛教**。 1 這一派傳說「五師相承」,以目犍 連子帝須為正統,其他部派為異說;實只是宗派意識作祟!釋尊「無諍」的精神,顯然淡忘了! 2 南傳<u>阿育時有「第三結集</u>」,其他部派都沒有說過。3 傳說帝須當時論決正義,作『論事』;其實 『論事』所破斥的部派,當時多數還沒有成立呢!

### 三、部派分化的過程

十八部的名稱,在不同傳記中,小有出入;而部派分化的過程,異說紛紜,莫衷一是。如加以考察,主要是:1大眾部所傳,上座部所傳,正量部所傳;三說出於清辨的『異部精釋』;2說一切有部所傳,見『異部宗輪論』等;3赤銅鍱部所傳,見『島史』等。說一切有部所傳的,與上座部所傳相近。4義淨的『南海寄歸內法傳』說:「諸部流派生起不同,西國相承,大綱唯四」。 依晚期四大派的傳說,我覺得:大眾部的一再分派,以上座部三系(上座,說一切有,正量)所說的,相近而合理:反之,上座部的一再分派,大眾部所傳的更為合理。這由於對另一系統的傳承分化,身在局外,所以敘述得客觀些。因為對於同一系統的分化,都覺得自己是正統,將同系的弟兄派,作為從自派所分出的。這一「自尊己宗」的主觀意識,使傳說陷於紛亂。 依這一原則略加整理,部派分化經過是:1初由戒律問題,分為大眾、上座——二部。 2上座部中又分化為:分別說部,說一切有系;與大眾合為三部。 3說一切有系又分為:說一切有部、犢子部;就成四大部。犢子部分出的正量部,弘傳極盛,取得主流地位。義淨所說的「大綱唯四」,就是以大眾、上座、說一切有、正量—四大部派為綱。

「佛法」的分化,自二部、三部而四大部,如下:

大眾部 ——大眾部 ———— 大眾部

r(上座)分別說部———分別說部(自稱上座)

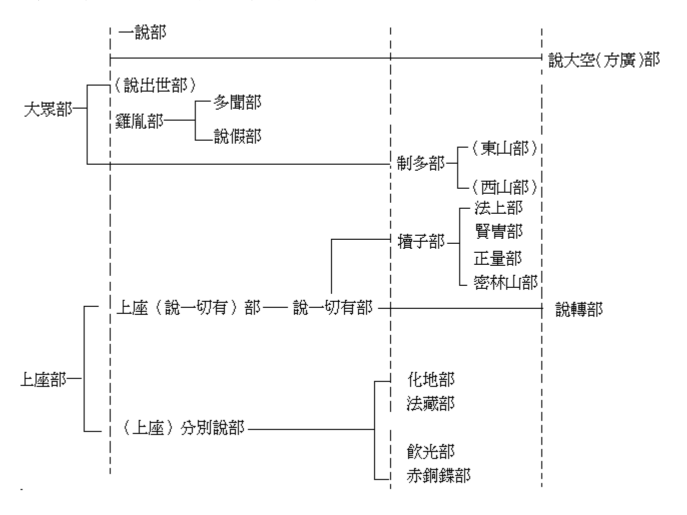
上座部一 虎記一切有部

上上座(說一切有)部——

L犢子部 (**正量部**為大宗)

部派的最初分化(為二部),推定為西元前三00年前後。 第二階段的分化,約始於西元前二七0年前後,如分別說部,說一切有部,都依法義的不同而(分化)得名。大眾部初分出的一說部,說出世部,多聞部,說假部,也依法義得名。 第三階段的分化,約為西元前三世紀末到前二世紀,都依人名、地名、山名、寺名。如大眾系分出的制多山部,東山部,西山部等。說一切有系分出犢子部,犢子部又出四部:正量部,法上部,賢胄部,密林山部。分別說部分出四部:化地部,飲光部,法藏部,赤銅鍱部。這些部派,都是以人名、地名為部名的。赤銅鍱即錫蘭島,赤銅鍱部即被稱為南傳的佛教。 第四階段約為西元前一世紀:從說一切有部分出說轉部,也名說經部,但這是說轉,與西元三世紀後的經部不同。大眾系又分出說大空部。這兩部又以法義為名,已接近「大乘佛法」時期了。

試依四階段,表示部派分化的本末先後如下:



## 補充教材——阿育王與佛教

《印度之佛教》第五章

#### 第一節 法阿育與黑阿育

**佛元百十六年**,摩竭陀王**阿恕迦**(即**阿育**)立。銅鍱部者則謂王即位於佛滅二百十八年。

**迦王之初立,脅父於死,陷兄於坑,置地獄之刑;其伐羯■伽也,虜殺無算**。人皆稱之為「**旃陀阿育**」 (黑**阿育**)。迨熏陶佛化,一變力政而為德化,人復以**法阿育**稱之。

### 第二節 阿恕迦王之政教

佛元六十一年,馬其頓名王**亞歷山大**,以呾叉斯羅王之請(時印度內亂甚),**引兵侵印度。抵五河**已, 更欲東窺恆河之平原,後以將士不欲東行,乃留守而歸。時有<mark>旃陀羅掘多</mark>(月護)者,出冒狸(孔雀)種 姓,<u>乘間糾合西北印之士族,逐馬其頓守兵而獨立。又東下廢難陀王,統一中、西、北三印,再建摩竭陀</u> 帝國,是為**孔雀王朝**,都於波吒釐子城。旃王力護佛教,政治修明,治國凡二十四年。子<u>賓頭沙羅王</u>,克 承厥業,又二十五年而**阿恕迦王**立,時佛滅已百十六年矣。

<u>迦王未立頃,嘗平呾叉斯羅之事變,頗得臣民之好評</u>。賓王病篤,群臣擁立迦王,拒太子修私摩而死之,賓王用是憤憾死。<u>迦王承祖父之餘緒,雄才大略,討伐不臣,開印度統一之局。威聲驚域外,東之緬</u> <u>甸,南之錫蘭,西北之馬其頓、敘利亞、埃及等</u>,並畏威懷德,遠承其聲教。

孔雀王朝大業之成,外由<u>希臘文明</u>之輸入,而<u>得力於佛教</u>者尤多。亞歷山大來侵,受恆河流域**聯軍之** 抗拒,卒阻其東進之心。亞歷山大去,**北印**即起**謀獨立**。印度民族之融合精神,已有極大之進步,非佛教 民族平等論之影響而何?印度民族沐佛百年之化而孔雀王朝興,其盛衰與佛教相終始。

**迦王初立**,群臣以擁戴功,多有以此驕王者,乃大殺以清反側。兄弟多被殺,即毘地輸迦(亦作帝須) 出家為道,似亦不得其善終。兵烽所至,虜殺無算。 **王灌頂之第九年,始歸三寶**為優婆塞,並刻石以誌 悔:「<u>為王者,必先自治而後能伏敵,人而不能勝自身之欲,焉能勝敵人</u>」?啟發其信心者,或云<u>護比丘</u>; 或云善覺,出家為沙彌,王見而有感,乃歸心佛教云。

就**王於佛教事業熱誠**觀之,則王之正信佛教無可疑,然於婆羅門教,耆那教等,亦予以尊重維護。蓋 她王之心目中,<u>宗教乃廣義之道德,雖有淺深其間,而同以導人為善</u>。心胸廣大,信佛而能予異教徒之信 仰自由以尊重,非褊急政治家可及也。

**王沐佛之化已,誠信為法,仁慈為政,寬刑賦,施醫藥,廢漁獵,睦友邦。為正法之興隆、人民之安 寧與幸福計,歷訪各地之名德沙門及婆羅門,於國內國外置正法大官以主其事**。自灌頂後之十三年至二十 八年,凡數發敕令,謂**真正之勝利,在宗教而不在武力**云。王有為佛教四眾弟子特發之敕令。

王灌頂後二十年,**巡禮佛陀及佛弟子之聖跡**,於道中**建大石柱**五處。其藍毘尼園之石柱,上刻馬像, 今猶存下截,刻文亦明白可辨,略為:某年,王自來禮釋迦牟尼誕生之處。<u>此巡禮之事,備載於『阿育王</u> <u>經』</u>,蓋從<u>優婆鞠多</u>之教而為之。

王<u>禮菩提樹,廣施供養,並建八萬四千塔,分置佛舍利,遍布閻浮</u>。王所建之佛教**精舍**,今無有存者。 所造之**塔婆**,唐代玄奘目擊者,不下五百餘;現已發現者,惟**桑琪**之一聚,婆爾呼之一塔。又王所建之石 柱,分**有銘、無銘**二類。玄奘所見者,凡十六處,現存止九處。<u>王之石刻,於印度之宗教宣傳,至今仍有</u> 極大之價值也。

王信佛法切,**三以閻浮施**;**兒摩哂陀,女僧迦密,婿阿耆,並先後出家;派名德宣化於各地**。 晚年, 王被抑於王子及大臣,悵悵不得志,以半庵摩羅果奉雞園寺僧而卒。

#### 第三節 阿恕迦王時代之佛教

說一切有部傳:王因耶舍之說,迎**優婆鞠多**於摩偷羅之優留蔓荼山;王之禮聖跡,建塔婆,胥鞠多等教之。 銅鍱部傳:王因積疑求決,迎摩偷羅阿烋河山之<u>目犍連子帝須</u>。**王子摩哂陀出家,奉帝須為和上,有部之末闡地,大眾部之大天為阿闍梨;其後並授以化導一方之命。**此足見迦王之於佛教,雖或尊帝須,而實無所偏黨。

<u>迦王之前</u>,佛教猶局促於**恆河流域**,間及**印度河**;以迦王之誠護,佛教乃一躍而為世界之宗教。迦王之賜予佛教,不可謂不深且厚矣! **迦王初置正法官,融道德宗教於政治,以促進民生之和樂。 次派傳教師,專力於弘布佛教,努力於國際之和平**。王與敘利亞、埃及等王國,締結友善之邦交;並藉佛教以宣達國際間之信義和平,雖維持和平僅五十年,然實開國際和平運動之先聲也。

**迦王之傳教事業,以西北及東南為最成功**。正法官所至之國家及國王之名,見於敕令之刻文者,有<u>希</u> 臘五王國;以及北印之健馱羅,南印之安達羅、錫蘭等,可見此皆佛教宣揚之地也。

佛教傳入希臘五國,頗為時眾所歡迎;遠至佛元千年,波斯猶有佛教僧在。晚近各該處之考古及發掘,並發現久已湮失之佛教。 希臘五國乃<u>耶、回</u>發祥之地,彼二之自<u>猶太教</u>而演化為世界宗教,不應忽略佛教深大之影響。尤以基督教為甚,不特<u>博愛、和平</u>,即耶<u>蘇及彼得等之獨身</u>,亦染有濃厚之佛教色彩也。或謂基督教稱上帝為喬達,亦即喬達摩之音轉云。

其在<mark>東南者</mark>,南印佛教日發達,促成安達羅民族之勃興。王子摩晒陀,王女僧迦密他之去錫蘭,其成功尤大。錫蘭王國接受佛教,且更傳播於緬甸、暹羅等地。巴利語系聖典之保存,維持初期佛教之形式以 **迄現在,皆難能可貴也**。 其東北方,隔於崇山峻嶺,弘布稍難。

**佛教至迦王而一變**,前此之雖有二部,猶能大體和合者,**此後則學派分流**,不復如前矣。蓋<u>學者之間,</u> **已有不同之見,迨受命而分化一方,適應不同之民族文化,學派乃競興**。 迦王所派之傳教師,亦不必盡 為受命而後成行;在一方弘化之名德,即因而授以一方化導之命,如末闡提等,應是此類。諸上座受命已, 各率其弟子以行,此與學派之分裂,顯灼可見。茲附迦王派遣之傳教師及其教化區於下:

| 布 教 師            | 布 教 地  | 即今       |
|------------------|--------|----------|
| 未闡提              | 罽賁、犍陀羅 | 北印之克什米爾等 |
| 摩訶提婆             | 摩醯娑漫陀羅 | 南印之竇索爾等  |
| 勒棄多              | 婆那婆私   | 未詳,或云在南印 |
| <b>母無徳</b>       | 阿波蘭多迦  | 西印之蘇庫爾以北 |
| 摩訶量無德            | 摩訶刺陀   | 南印之孟買    |
| 摩訶勒棄多            | 臾那世界   | 阿富汗以西    |
| 来示 <b>摩</b> 、迦葉波 | 雪山邊    | 尼泊爾等     |
| 須那迦、鬱多羅          | 金地     | 緬甸       |
| 摩咽陀等             | 師子     | 南印之錫蘭    |