

### 大佛頂首楞嚴經

講師:湛然

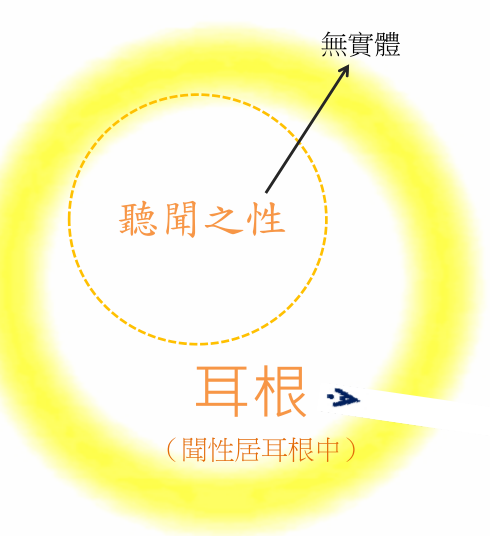
(蔡玉鳳)

【所有圖檔,皆為權巧方便詮釋之用,並非究竟義,請勿複製,阿彌陀佛】

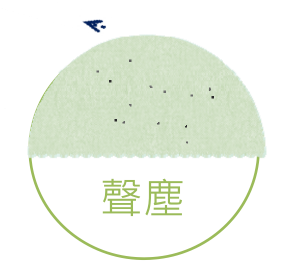
阿難!譬如有人:急畜其鼻,畜久成勞, 則於鼻中,聞有冷觸; 因觸分別,通、塞、虛、實, 如是乃至,諸香臭氣。 兼鼻與勞,同是菩提,瞪發勞相。

### {詮釋}

鼻息出入,自有常度,無故急縮既久, 反常成勞(鼻中聞有冷觸)。 疏通呼吸之氣為虛,閉塞出入之息為實。 能聞(嗅)之鼻入(鼻根與能嗅之性), 與所嗅之勞相(冷觸香、臭),同是菩提真性中, 瞪發勞相(因根性與塵同妄)。(圖21) 六根性(六精)與塵(七大)雖妄,但皆如來藏性(相妄性真)。



聞性雖能吸取聲塵, 但亦只藉托聲塵, 才能顯,故無實體



因於通、塞二種妄塵, 發聞居中,吸此塵象,名齅聞性。 此聞離彼通、塞二塵,畢竟無體。 (圖26.27.28.29)











塞通

如來藏性

通,塞二塵 黏住湛然之體 發為嗅聞精 居鼻根中 嗅精再吸此二塵象 名為能嗅聞之性



如來藏性

能嗅之性 離妄塵 無實體 當知是聞,非通塞來,非於根出,不於空生。 何以故?若從通來,塞則聞滅,云何知塞? 如因塞有,通則無聞,云何發明,香、臭等觸? {詮釋}

鼻入之嗅聞之性非來自有聞之通,亦非來自無聞之塞。 ※若嗅聞之性,從有聞之通而來,至無聞之塞時, 此嗅聞性必隨通而去,云何又知塞而無聞?如因無聞之塞, 而有鼻入之嗅性,則至有聞之通時,此嗅性應隨塞而滅, 云何通時,又能發明香、臭等氣,來觸於鼻耶?

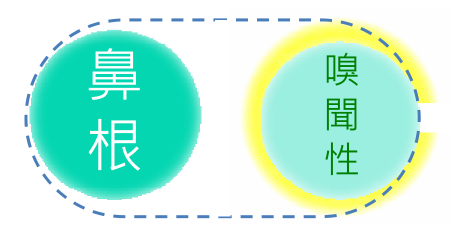
### 若從根來,必無通、塞。如是聞機,本無自性。

### {詮釋}

聞嗅之性離塵(通塞)無自體, 既無所入之塵,安有能入之根 (圖30)

※ 間機即聞根,嗅聞之性若從根而生者,單根無塵,如是聞根離塵無體,本無能入之自性。





肉質鼻根 屬身根之一 身根所對 是觸塵

必依塵 才能顯 離塵無自體

# 香臭塵

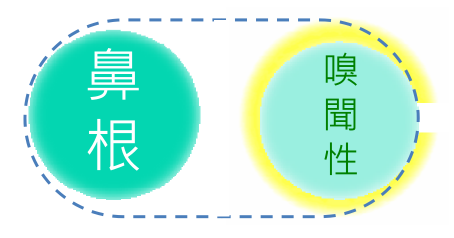
若只有所嗅之塵 無能嗅之鼻根 既無嗅性 豈可成嗅 若從空出,是聞自當迴齅嗅汝鼻;空自有聞,何關汝入?

{詮釋}

若嗅聞之性來自鼻孔之空, 是空有聞性自可返嗅汝之鼻根。 (因有迴嗅二字,故知是鼻孔之空,非外空也)。 縱然能返嗅,虚空自有聞何關汝阿難鼻入之事?

> 是故當知:鼻入虛妄。 本非因緣,非自然性。(圖30)





肉質鼻根 屬身根之一 身根所對 是觸塵

必依塵 才能顯 離塵無自體

## 香臭塵

若只有所嗅之塵 無能嗅之鼻根 既無嗅性 豈可成嗅

### 鼻香處:

阿難!汝又齅此,鑪中栴檀,

此香若復然於一銖,室羅筏城四十里內,同時聞氣。

{詮釋}

牛頭栴檀出於北俱盧洲。

《法華經》云:此香六銖(1/4兩),價值娑婆世界。

漢武帝時,西域遣使,獻香四枚於朝,漢制香不滿斤不得受,

大使乃將其香,取如大豆許,著於宮門上,

香聞長安四十里,經月乃歇,帝乃受之。

後長安瘟疫流行,博士奏請,焚香一枚,四十里間,民疫皆癒。

於意云何?

此香為復生栴檀木;

生於汝鼻;為生於空。

{詮釋}

以上眼、色、耳、聲,四處乃自破, 此科從要破,故香塵,了無生處, 如兩木相倚,推倒一邊,則兩木皆倒矣。 阿難!若復此香,生於汝鼻,

稱鼻所生,當從鼻出,鼻非栴檀,云何鼻中有栴檀氣?

稱汝聞香,當於鼻入,鼻中出香,說聞非義?

{詮釋}

<u>阿難</u>,若此香是生於汝鼻根,既然稱此香是鼻所生, 香氣當從鼻而出,鼻非栴檀,云何鼻中有栴檀氣?

(鼻是肉體,非栴檀香體,異體不能發用)。

稱汝聞香,香氣應當自鼻而入,

若鼻中自能生出香氣,則名義不符。故香不從鼻根所生。

若生於空,空性常恆, 香應常在,何藉鑪中,爇此枯木?

{詮釋}

若此香生於汝鼻孔中之空, 鼻孔之空,與世界之虚空無二。 虚空性恆常不變,所生之香亦應常在, 一切得皆有香氣,又何需藉爐中, 爇此枯木,然後有香? 若生於木,則此香質,因爇成煙。

若鼻得聞,合蒙煙氣!

其煙騰空,未及遙遠,四十里內,云何已聞?

{詮釋}

若此香生於栴檀木,則此香之木質,因爇成煙,乃可通於鼻中。

若鼻得聞(若聞入),合當蒙受煙氣! 今其煙騰空,未及遙遠,室羅筏城四十里內, 同時聞氣,足證香非生於木矣。(圖31)

### 鼻香二處



是故當知:香鼻與聞,俱無處所。

即齅與香, 二處虚妄, 本非因緣, 非自然性。

{詮釋}

阿難,汝應悟知,香塵與鼻根(浮、勝二根) 及托根之齅聞性,仍屬根塵二處俱無處所(因無實體) 亦屬虚妄;(無體曰虚,偽現曰妄),但只虚妄名相而已, 不從木生不從根生則非因緣所生法;

又不從鼻孔內之虛空而生,則非自然性,惟是如來藏妙真如性。 (根、塵雖妄,但相妄性真)參究(圖22)(圖23)。

六精之性 眼根 (第八識見分) 意根 見性 覺知性 會 耳根 知覺性 歸 如 來 嚐性 藏 性 舌根 鼻根

圖 22

阿難!又汝所明,鼻香為緣,生於鼻識。 此識為復因鼻所生,以鼻為界? 因香所牛,以香為界?

阿難!若因鼻生,則汝心中,以何為鼻? 為取肉形雙爪之相?為取齅知動搖之性? 若取肉形,肉質乃身, 身知即觸,名身非鼻;名觸即塵。 鼻尚無名,云何立界? {詮釋}

若取臉上肉質如雙垂爪相之鼻為鼻, 須知肉之體質乃屬身根,身根所對(所知)即是觸塵, 既名身根即非鼻根;既名觸塵即非香塵; 鼻根之名尚不可得,云何可說以鼻根為生識之界耶? 若取齅知,又汝心中,以何為知? 以肉為知,則肉之知,元觸非鼻。 {詮釋}

若取鼻根中齅知性為汝鼻,又汝<u>阿難</u>心中, 將以何者為能知,若以鼻頭之肉為能知, 鼻肉體質乃屬身根,身根才有能覺觸之性, 非是鼻根之能齅之性。 以空為知,空則自知,肉應非覺? 如是則應虛空是汝,汝身非知,

今日,阿難,應無所在?

{詮釋}

若汝以鼻孔內之空為能嗅之性, 空本無知,縱然有知,虚空應自知,

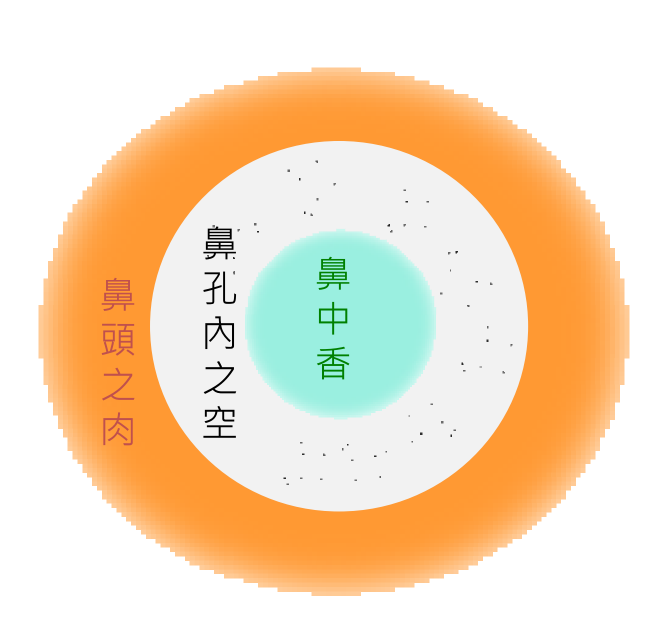
汝<u>阿難</u>鼻頭之肉應非覺,鼻孔內之虛空既是汝之嗅知性, 則鼻孔外之虛空與鼻孔內之虛空同一,則一切虛空皆應是汝阿難,

又鼻頭之肉既無知性,則汝阿難全身之肉,應非知;

以此而論,虚空若是汝阿難,虚空無形相,

今日:汝阿難,應無所在矣! (圖32)

### 虚空



### 以香為知,知自屬香,何預於汝?

### {詮釋}

若以鼻中香為能嗅之性,香本無知(非有知), 縱使香具有能嗅之性之知,此知自屬於香, 又何關汝鼻根能嗅之性之事? 若香臭氣,必生汝鼻,則彼香、臭二種流氣, 不生伊蘭,及栴檀木?

二物不來,汝自齅鼻,為香為臭?

臭則非香,香則非臭。

### {詮釋}

若香、臭二氣,必定生於汝<u>阿難</u>之鼻,則彼香臭流動之氣, 就不須生於伊蘭,及梅頭木矣!二物不來之時,汝自嗅汝鼻是 香耶?或是臭耶?若是臭則非香;(若聞有臭氣則非有香氣), 若是香應非臭。(<u>末利山</u>中有伊蘭樹,臭若脹屍,

熏聞四十由旬,其花紅色,甚可愛樂,若有食者發狂而死;

栴檀之樹,亦發生伊蘭叢中,如閻浮洲竹筍,不能發香,

仲秋月滿卒從地生成栴檀樹, 眾人皆聞妙香,

永無依蘭臭惡之氣。)

若香、臭二俱能聞者, 則汝一人,應有兩鼻?

對我問道,有二阿難,誰為汝體?

{詮釋}

一人一鼻世間共許,若有二知(聞香亦聞臭)即有兩鼻,如有兩鼻對我問道, 有二阿難,誰又阿難真體? (圖33。34)

### 鼻香識界



鼻根之能嗅之性 聞香之同時 不能同時聞臭

### 鼻香識界

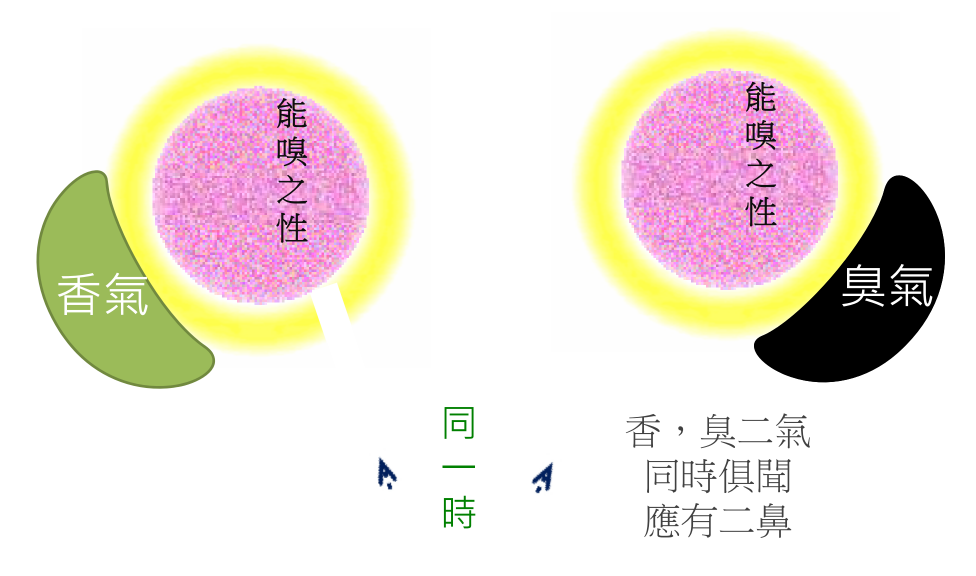


圖34

若鼻是一,香臭無二,

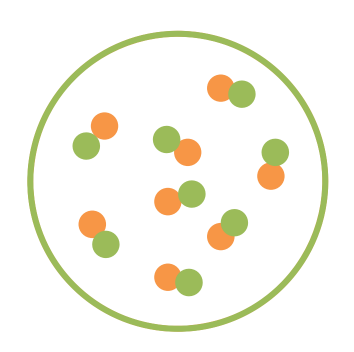
臭既為香,香復成臭,二性不有,界從誰立?

{詮釋}

若鼻是一,又同時具有香、臭二知,

則香臭自應混而為一,而無二矣!

臭既可為香,則臭無自性,香亦可為臭,則香亦無自性,臭、香兩亡,二種嗅知根性既然不有,鼻識界從誰可立?



香臭混合 鼻識界,從誰可立?

若因香生, 識因香有。

如眼有見,不能觀眼;因香有故,應不知香?

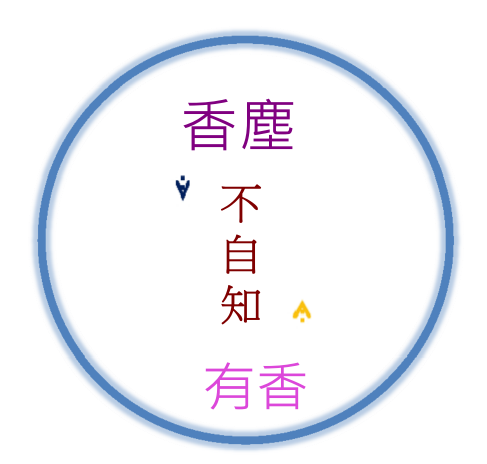
{詮釋}

若執鼻識,因香塵而生,此識乃因香而有識知,如眼有見性卻不能返觀其眼(能見、所見不能同一體), 識因香有之故,應不自知其香,

(識不能自知有香,識是能了別,香是被識所了別)。 若此識能知有香,則此識知即非從香所生(香不能自生識)。 (圖36、37)



眼不能自見其眼 眼為能見,非所見 無能見,所見,不能成見



香塵不能自知有香鼻識不能自知有識

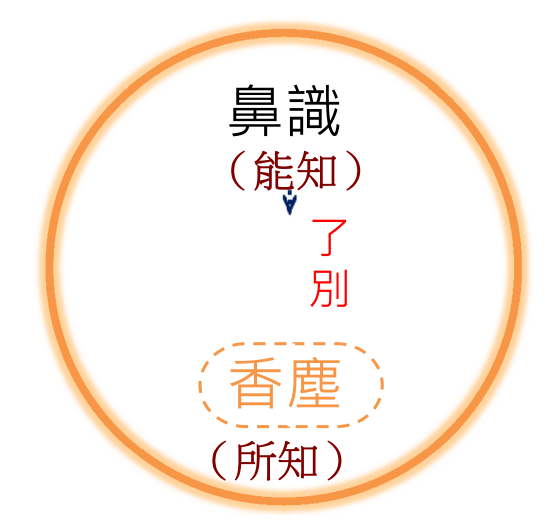
# 知即非生,不知非識。香非知有,香界不成; 識不知香,因界則非從香建立?

{詮釋}

若此識能知香,則此識知即非從香所生; 若不能識知有香,豈可名為能知之識, 若香不能識知其有香,則香界自不成立。 何以故?因香塵必須有能嗅之性才能顯, 倘若鼻識不能識知有香,

(圖38)

則所言因香塵而立識界者,則非從香塵而建立。

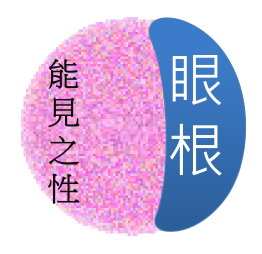


鼻識能了別有香 非香能自生鼻識 (鼻識非香塵所生)

## 既無中間,不成內外。彼諸聞性,畢竟虛空。

{詮釋}

既無中間之識界可得,自不成內外之根塵二界。 彼諸聞性(前所假設,鼻根可生嗅聞性;鼻內之空可生嗅性……) 畢竟虛妄,齅聞之識亦是虛妄。



眼根生?

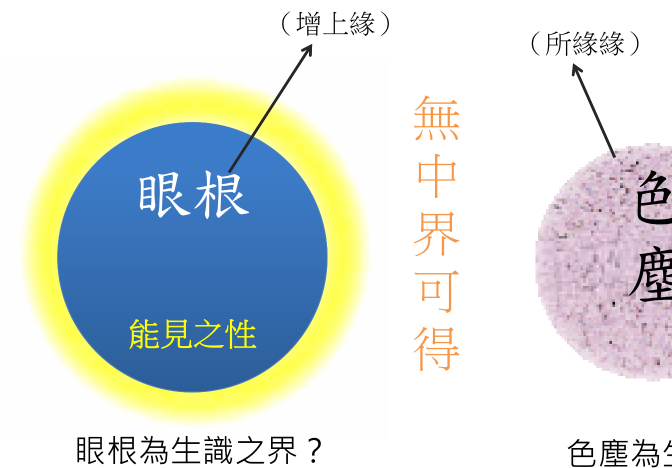


色塵生?



眼根與色塵共生?

# 三處皆無



色塵為生識之界?

眼色識界? 三界皆無

六精之性 眼根 (第八識見分) 意根 見性 覺知性 會 耳根 知覺性 歸 如 來 嚐性 藏 性 舌根 鼻根

圖 22

是故當知:鼻香為緣,

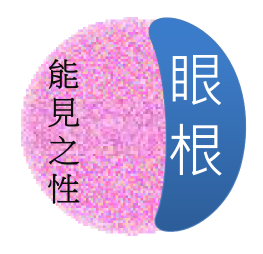
生鼻識界,三處都無。

則鼻與香,及香界三,

本非因緣,非自然性。

### {詮釋}

鼻識不從根或塵各生或共生(三處皆無) (鼻,根,香塵二者為緣,生於鼻識乃權巧順世之談,非了義教) 鼻識界之生處,了不可得,中界既無,內外二界豈能立得? 故曰三處界都無。故說,鼻根與香塵,即香識界三, 本非因緣,非自然性,即是如來藏妙真如性。 請參究圖16.17(圖22)(圖23)。



眼根生?

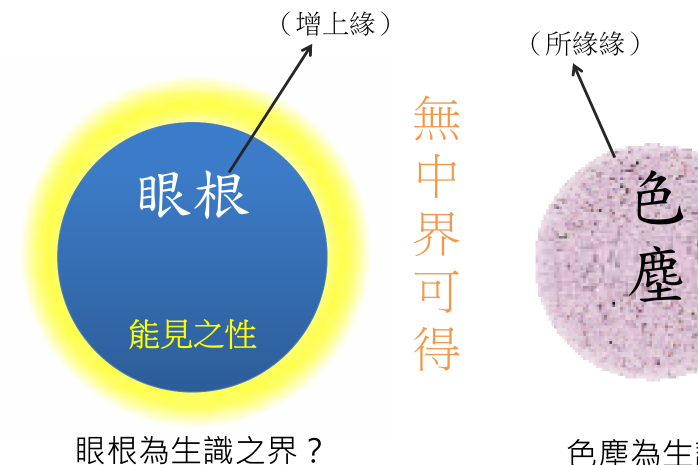


色塵生?



眼根與色塵共生?

# 三處皆無

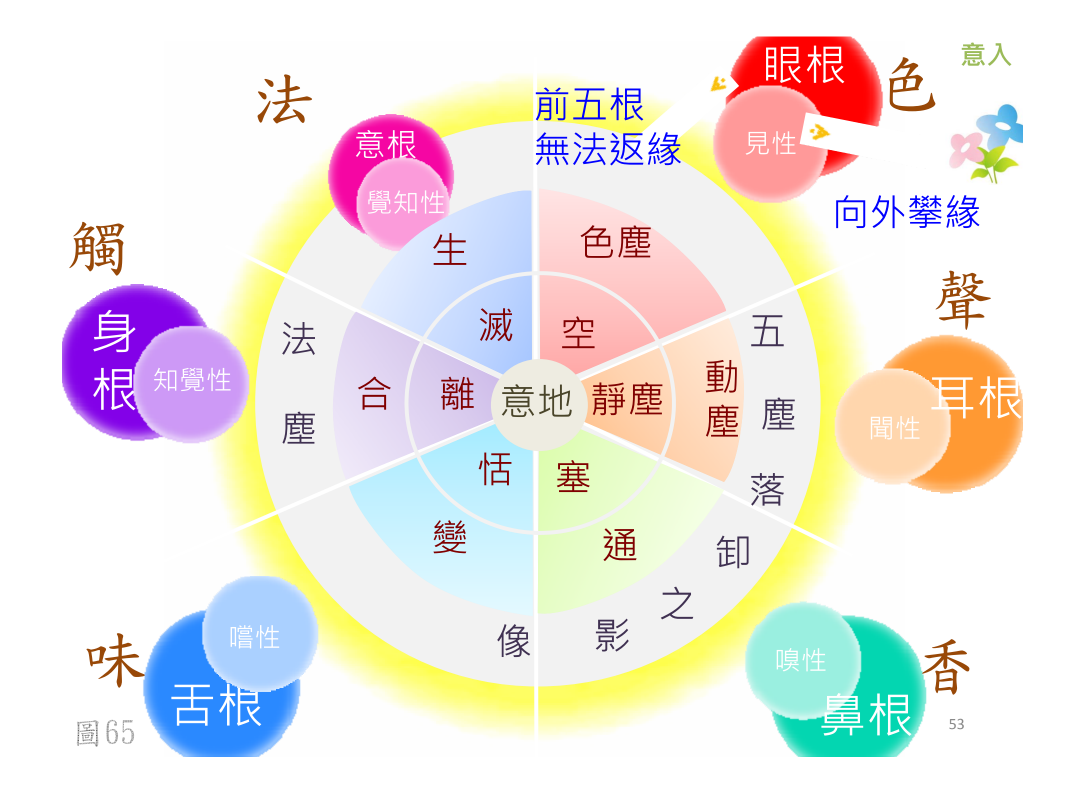


色塵為生識之界?

眼色識界? 三界皆無

六精之性 眼根 (第八識見分) 意根 見性 覺知性 會 耳根 知覺性 歸 如 來 嚐性 藏 性 舌根 鼻根

圖 22



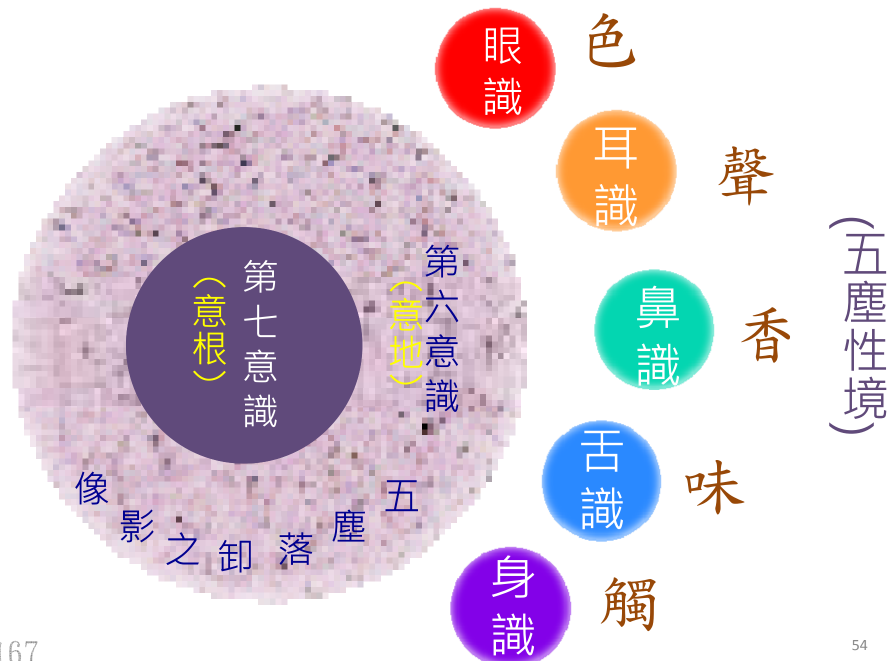




圖70

55

#### 補充資料

元是本妙本明本淨的圓湛真性(真心也)中, 因最初一念妄動,於性覺(性本之真覺)必欲加明, 逐轉妙明而成無明,轉性覺(真覺)為妄覺, 由於無明力故,逐將真覺,立為所明之妄境, 無明妄覺合之為業相,所明之業相,既已妄立, 復由無明力,將本有之智光,轉成能見之見分(第八識 見分),體雖本真,用則中常妄。 因無明妄動,將妙明真空,變成晦昧空(明暗參雜是為

晦昧),於晦昧空中,結暗境成四大。

由於明、暗,二種妄塵,互相形顯,黏起湛然之真性, (黏即是被假相妄塵、妄見所束縛所障之義), 引發為見精,屬八識見分。由此見精, 對映外四大之色塵,攬曲色塵,結外四大而成內四大之 勝義眼根;名為清淨四大,此勝義根, 為浮塵根(肉眼之體)之本源。 依勝義根而成浮塵根,名為肉眼之體(即眼珠子), 此浮根即四塵所成,實則浮、 勝二根,皆地、水、火、風四大,及色、香、味、觸 四塵,八法所成。今勝義根但言四大, 浮塵根但言四塵者,乃因彼此互相作用也。

意根之由乃是由於五塵落卻之影像(法塵), 生滅相續(明暗、動靜、通塞、悟變、離合等五塵相, 於心中,生滅相續),於本妙本明妙覺圓湛真性中, 黏起湛然真性(黏字乃為妄塵束縛障礙真性之妙用之義), 引發為知精,知精映對法塵,攬取法塵,以成勝義竟、 根,名為清淨四大,勝義根為浮塵根之本源, 勝義 意根,其相極微細,聖眼、天眼,方能見之, 浮塵根,不稱為"意體",而言"意思之體", 乃因浮塵根即是肉團心(狀如倒掛之蓮華,盡開夜合, 在人身中不可見,故用"思"字,以表明有思量處, 即意根所在也),意根在內,意根內照法塵。